
RHINOCERVS: CINEMA, DANÇA, MÚSICA, TEATRO | 2025 | Vol. 2, N.º 2 | 47 | e-ISSN 2795-5788 

https://doi.org/10.34629/rcdmt.vol.2.n.2.pp47-73 

 

Romeu e Julieta pelo Grupo Galpão:  

Um corpo cómico para um cânone trágico 

Romeo and Juliet by Grupo Galpão: A comic body for a tragic canon 

 

FRANCISCO BRUNO DE SOUSA 

Faculdade de Belas-Artes da Universidade de Lisboa - FBAUL 

francisco.bruno@edu.ulisboa.pt 

 

Resumo 

Duas famílias opostas em Verona: de um lado, uma jovem rapariga que nunca tinha pensado em 

casar, Julieta Capuleto; do outro, um jovem desesperado para amar, Romeu Montecchio. As atrizes 

e os atores penetram no espaço do Shakespeare’s Globe Theatre em 2012 num alegre cortejo, cada 

qual com um instrumento musical...1 A tragédia tem início! A proposta deste ensaio é investigar 

os princípios e dispositivos da adaptação em Shakespeare e a antropofagia cultural enquanto 

operador intermedial no Romeu e Julieta pelo Grupo Galpão, analisando a transmutação desta 

tragédia em um espetáculo musical simultaneamente popular e erudito, com forte vertente cómica 

e circense, contribuindo assim para uma melhor compreensão da pesquisa de linguagem desta 

encenação galpaniana. 

Palavras-chave: Grupo Galpão − William Shakespeare − Romeu e Julieta –Intermedialidade − 

Encenação galpaniana 

Abstract 

Two opposing families in Verona: on one side, a young girl who had never thought of marriage, 

Juliet Capulet; on the other, a young man desperate for love, Romeo Montague. The actors and 

actresses enter the space of the Shakespeare’s Globe Theatre in 2012 in a joyful procession, each 

carrying a musical instrument... The tragedy begins! The aim of this essay is to examine the 

principles and mechanics of adaptation in Shakespeare and anthropophagy as an intermedial 

 
1Romeu e Julieta - Grupo Galpão no Globe Theatre – 2012. https://www.youtube.com/watch?v=pNvTDEplX0o. 

Acedido em 14/11/2025. 

mailto:francisco.bruno@edu.ulisboa.pt
https://www.youtube.com/watch?v=pNvTDEplX0o


RHINOCERVS: CINEMA, DANÇA, MÚSICA, TEATRO | 2025 | Vol. 2, N.º 2 | 48 | e-ISSN 2795-5788 

operator in Romeo and Juliet by Grupo Galpão, analyzing the transmutation of this tragedy into a 

simultaneously low and high art musical performance, pervaded by a strongly comedic and circus-

inflected dimension, contributing to a better understanding of the experimental ethos of the 

Galpanian aesthetics. 

Keywords: Grupo Galpão − William Shakespeare − Romeo and Juliet – Intermediality − 

Galpanian aesthetics 

Minibiografia do autor 

Francisco Bruno de Sousa (Xico Bruno) é licenciado em Artes Cénicas e especialista em Educação 

em e para os Direitos Humanos na Diversidade Cultural, ambos pela Universidade de Brasília-

UnB. É mestre em Estudos do Teatro pela Universidade de Lisboa e, atualmente, doutorando em 

Artes Performativas e da Imagem em Movimento. 

Produtor cultural, bailarino, ator, docente e investigador, tem vindo a desenvolver projetos no 

âmbito das “danças urbanas”, cultura Hip Hop e em Artes Performativas Participativas com 

jovens em situação de privação de liberdade no Brasil e em Portugal, tendo como referência a obra 

de Gil Vicente. 

 

 

| Introdução: Antropofagia como operador intermedial 

 

O Manifesto Antropófago, de Oswald de Andrade, foi publicado em 1928, no auge da 

efervescência modernista brasileira, e propôs uma nova forma de relação com o colonizador. Nessa 

perspetiva, no núcleo da prática antropofágica está o gesto ativo de devoração simbólica, de 

carácter rebelde e alegre, que valoriza os primeiros habitantes do Brasil e entende que a palavra 

do outro, europeia, hegemónica e elitista, deve ser ingerida, digerida e transformada. O conceito 

de antropofagia determina a possibilidade de questionar o sistema colonial e, simultaneamente, 

abre caminho para se pensar a identidade brasileira na sua complexidade (Cândido e Silvestre 246). 

A renovação da literatura brasileira neste período foi marcada pelo hibridismo e pela 

transculturação, que opera através do processo digestivo da absorção do estrangeiro, contribuindo 

para a originalidade brasileira. Neste sentido, o movimento modernista, nas suas diversas facetas, 

reverberou profundamente em todos os campos artísticos, atingindo diversas camadas 

socioculturais brasileiras. Como afirma Oswald de Andrade: “Nunca fomos catequizados. Fizemos 

foi Carnaval. O índio vestido de senador do Império. Fingindo de Pitt. Ou figurando nas óperas de 

Alencar cheio de bons sentimentos portugueses” (7). 



RHINOCERVS: CINEMA, DANÇA, MÚSICA, TEATRO | 2025 | Vol. 2, N.º 2 | 49 | e-ISSN 2795-5788 

Enquanto instrumento literário e cultural, essa deglutição instaurou um processo de 

(re)apropriação crítica e de subversão dos códigos estéticos e ideológicos até então legitimados 

pelo legado europeu. Para os autores Weslei Roberto Cândido e Neles Alves Silvestre, a 

antropofagia apresentava-se como a via possível para renovar as artes na América Latina, 

oferecendo a postura crítica que faltara à produção dos românticos. Embora marcada por um 

ímpeto de rutura e de contestação à herança colonial, evidenciando os paradoxos da formação 

sociocultural brasileira, a proposta de Oswald revela também um movimento dialético. A 

antropofagia seria um meio de promover uma união verdadeiramente igualitária entre os seres 

humanos, ao evidenciar o caráter de interdependência que estrutura a experiência humana (Oswald 

243–245). 

Cândido e Silvestre estabelecem uma importante interlocução entre autores sobre a 

relevância da relação entre culturas distintas. Nesta perspetiva, Roberto Ribeiro (2008)2 indica que 

não se trata de uma simples relação de influênciamas de uma transformação mútua; já o teórico 

cultural indiano Homi K. Bhabha (1991)3 afirma que o híbrido desafia a autoridade dominante 

porque rompe com a ideia de uma origem cultural pura e obriga ao reconhecimento da diferença. 

Esse híbrido emerge nos entre-lugares, que são os espaços intersticiais onde novos significados 

são produzidos a partir do encontro e do confronto entre culturas. De forma convergente, Silviano 

Santiago (2000)4 entende esses entre-lugares como espaços de assimilação, aprendizagem e 

resistência. Assim, tanto para Bhabha como para Santiago, o processo antropofágico constitui um 

espaço privilegiado de contacto, fricção e reinvenção cultural (Cândido e Silvestre 248). 

Tal como o ato antropofágico, a intermedialidade implica devorar, reaproveitar e 

incorporar outras formas expressivas, como o teatro, o cinema, a música e a performance,  podendo 

gerar uma nova síntese estética. Deste modo, o trabalho de adaptação de Romeu e Julieta pelo 

Grupo Galpão pode ser interpretado como um processo antropofágico-intermedial, em que o 

empréstimo de elementos de diferentes meios não resulta numa mera colagem, mas numa 

 
2 Ribeiro, Roberto C. 2008. “Duplo estilete: crítica e ficção em Silviano Santiago.” Tese de doutoramento. Pontifícia 

Universidade Católica do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, Brasil. 

3 Bhabha, Homi K. 1991. “A questão do ‘Outro’: diferença, discriminação e o discurso do colonialismo.” In Pós-

Modernismo e Política, editado por H. B. Holanda, 177-203. Rio de Janeiro: Rocco. 

4 Santiago, Silviano. 2000. “O entre-lugar do discurso latinoamericano.” In Uma literatura nos trópicos: ensaios sobre 

dependência cultural, 11-28. Rio de Janeiro: Rocco. 



RHINOCERVS: CINEMA, DANÇA, MÚSICA, TEATRO | 2025 | Vol. 2, N.º 2 | 50 | e-ISSN 2795-5788 

transformação criativa no seu próprio território cultural. Encenar um texto teatral clássico no 

espaço público é também um gesto político, democratizando o acesso à obra de Shakespeare, 

frequentemente associada às elites culturais e literárias. “Tupi or not tupi that thes question” 

(Andrade 7). 

 

| Adaptação e transmediação de Romeu e Julieta, de Shakespeare 

 

Conforme defende Harold Bloom em sua apaixonada, mas eurocêntrica, análise: “Sem 

Shakespeare, não haveria cânone” (Bloom 1994, 53).William Shakespeare e Dante Alighieri 

ocupam o centro do cânone literário, sendo superiores a todos os outros escritores ocidentais em 

acuidade cognitiva, energia linguística e poder de invenção (57). As adaptações de dramas de 

Shakespeare vão, retroativamente, reforçando o cânone e até à publicação do livro de Kamilla 

Elliott Theorizing Adaptation (2020) as publicações e estudos de adaptação em torno de 

Shakespeare eram já 3.288. Para se ter uma ideia da disparidade entre autores, a segunda posição 

nesta lista de autores era ocupada por Jane Austen, com apenas 406 publicações de adaptação das 

suas obras. Shakespeare supera, em número, todos os outros autores somados (Elliott 36-38, 

tradução minha). 

Até a escritora e dramaturga portuguesa Natália Correia escreveu uma peça existencial pós-

simbolista intitulada D. João e Julieta, onde os personagens que intitulam o drama estabelecem 

uma relação arquetípica (Nascimeno Rosa, 2023). Nesta versão, D. João, que representa o 

protótipo dos sedutores, entra em cena para seduzir e cinge a máscara com a memória erótica-

lutuosa do Romeu shakespeariano (Nascimento Rosa 42). Este é um bom exemplo de como a 

adaptação consegue adicionar variações que contribuem para a sobrevivência de uma fonte 

primária em novos ambientes e com mudanças acentuadas (Dryden, [1680]1975 – referido por 

Elliot 41, tradução minha)5. Kamilla Elliott insiste que todos os estudos de adaptação desconstroem 

a fidelidade e a supremacia dos originais: “De facto, a principal tarefa do adaptador é saber o que 

selecionar e o que descartar de um texto-fonte, o que requer não apenas gosto e julgamento estético, 

mas também infidelidade à fonte” (18, tradução minha). 

 
5 Dryden, John. 1680/1795. “Preface Concerning Ovid’s Epistles.” In The Works of the British Poets, with Prefaces, 

Biographical and Critical, editado por by Robert Anderson, vol. 6, 346–50. Londres: John & Arthur Arch. 



RHINOCERVS: CINEMA, DANÇA, MÚSICA, TEATRO | 2025 | Vol. 2, N.º 2 | 51 | e-ISSN 2795-5788 

O próprio Shakespeare foi um adaptador, dominando bem a arte de apropriar-se de mitos, 

contos de fadas, histórias e crónicas dos seus contemporâneos (Sanders 26-59). É importante 

realçar que antes de pertencer ao cânone literário ocidental, Shakespeare teve de servir a realeza e 

um público popular diverso. Julie Sanders observa que as suas peças são uma manta de retalhos, 

numa possível reinterpretação de textos e versões orais conhecidas. O filologista germânico 

Bernhard ten Brink defende que Shakespeare foi um grande adaptador, mas a questão essencial é 

o que ele fazia com o material de que se apropriava: “Shakespeare criou uma tragédia de valor 

imperecível a partir de um poema de valor efémero” (109, tradução minha). Esta afirmação pode 

ser contestada. 

Com efeito, o estudo realizado por Cláudia Márcia Mafra de Sá, na sua tese de 

doutoramento, aponta as possíveis influências de Shakespeare para Romeu e Julieta: 

 

Antes da versão Shakespeariana (1591 e 1595) já existia um poema publicado em The 

tragicall Historye of Romeus and Juliet (1562), do poeta inglês Arthur Brooke. 

Assumidamente, o poema de Brooke foi uma paráfrase de Romeo e Giulietta (1554), texto 

em prosa do italiano Bandello. Esse texto, publicado na Itália, foi traduzido posteriormente 

e publicado no segundo volume da coleção de contos The palace of pleasure (1565) na 

Inglaterra. Há ainda a novela escrita por Luigi da Porto e publicada em meados de 1530 

sob o título Novellamente ritrovata di due nobili amanti; em português, História atualizada 

de dois nobres amantes. Há referências aos Monthecchi e Capelletti até mesmo na Divina 

Comédia, de Dante Alighieri.  

(Mafra de Sá 11, ênfase minha). 

 

Sendo as fontes da lenda de Romeu e Julieta italianas, é possível que Shakespeare tenha 

tido conhecimento delas por meio de duas adaptações inglesas, ambas rastreáveis até ao original 

italiano, por intermédio de uma versão francesa. Brink acrescenta que a versão em prosa do 

britânico William Paynter, que surgiu no ano de 1567, é essencialmente uma reprodução fiel do 

modelo francês; já no conto versificado de Arthur Brooke, a narrativa estendia-se por meses, num 

desenvolvimento poético considerável, com diversos detalhes modificados e enriquecidos, mas 

que Shakespeare concentrou em poucos dias na sua peça teatral (Brink 106-109). Como afirma o 

encenador Peter Brook: “A vida, no teatro é mais compreensível e intensa porque é mais 

concentrada. A limitação do espaço e do tempo criam essa concentração” (Brook 8, tradução 

minha). A transição de um medium para outro implica, portanto, sempre uma adaptação.  



RHINOCERVS: CINEMA, DANÇA, MÚSICA, TEATRO | 2025 | Vol. 2, N.º 2 | 52 | e-ISSN 2795-5788 

Lars Elleström observa que a maioria dos estudos sobre adaptação tende a operar de forma 

limítrofe, restringindo-se às fronteiras do seu próprio campo de análise, a exemplo da adaptação 

de um romance para o cinema. O autor defende que a estrutura teórica da adaptação deve ser 

compreendida no âmbito da relação entre transformação e transferência de forma e de conteúdo 

entre todos os tipos e formas de arte, propondo assim uma expansão dos estudos da adaptação para 

um contexto mais amplo de intermedialidade, aplicável a todas as áreas de investigação que 

envolvem múltiplos tipos de media. Na teoria defendida por Elleström, o termo transmediação é 

entendido como o processo através do qual as características de um meio ou produto medial são 

transferidas, transformadas ou reconfiguradas noutro meio. A transmediação de produtos 

mediáticos específicos coincide em muitos casos, com a própria adaptação, não sendo fácil 

estabelecer uma fronteira clara entre ambos os conceitos (2017, 15-16 versão PDF).  

Elleström é categórico ao afirmar que “nenhum produto medial é original em si mesmo” 

(14 versão PDF). Neste contexto, o termo original designa simplesmente a fonte, enquanto versão 

se refere ao novo produto medial que pode ser comparado de forma significativa ao original. À luz 

dessa perspetiva, Romeu e Julieta é, simultaneamente, uma versão de narrativas prévias e um 

original para todas as suas posteriores reinterpretações: as produções audiovisuais, a ópera de 

Charles Gounod, o bailado de Sergei Prokofiev, o musical West Side Story, entre outros. 

Shakespeare transmediou a história dos jovens apaixonados, transformando um enredo literário 

num acontecimento teatral, inaugurando assim uma longa cadeia de novas transmediações ao 

longo dos séculos. 

 

| Grupo Galpão: da criação coletiva à peça Romeu e Julieta   

 

Um galpão, ou armazém, é um espaço amplo sob uma única cobertura, geralmente utilizado 

como depósito de veículos, materiais e outros produtos de natureza logística. Foi precisamente este 

o nome adotado por um dos mais longevos grupos de teatro brasileiro, por ter sido o local onde 

inicialmente ensaiavam, refletindo, assim, a ideia de um espaço vazio, amplo e livre, propício à 

criação e ao trabalho coletivo. 

O Grupo Galpão foi criado em 1982, em Belo Horizonte — Minas Gerais, região centro-

oeste do Brasil, após a participação de Teuda Bara, Eduardo Moreira, Wanda Fernandes e Antônio 



RHINOCERVS: CINEMA, DANÇA, MÚSICA, TEATRO | 2025 | Vol. 2, N.º 2 | 53 | e-ISSN 2795-5788 

Edson num curso ministrado por dois investigadores do Teatro de Munique – Kurt Bildstein e 

George Froscher – ambos estudiosos de Bertolt Brecht, Vsevolod Meyerhold, Pina Bausch e 

Tadeusz Kantor. Como resultado dessa experiência, os quatro fundadores do Galpão, juntamente 

com outros universitários apresentaram na rua o espetáculo A alma boa de Setsuan, de Bertolt 

Brecht. Ao longo da sua trajetória, o Grupo Galpão encenou textos clássicos, mas, desde muito 

cedo, desenvolveu também a prática da criação coletiva, escrevendo peças em conjunto e 

explorando processos colaborativos. Paralelamente, o grupo adaptou e transmediou narrativas, 

rituais e festejos da cultura popular, incorporando-os nas suas encenações, tanto na rua como no 

palco. Essa dinâmica criativa que combina tradição literária, experimentação estética e diálogo 

com manifestações populares tornou-se uma das marcas distintivas do Galpão, cuja influência 

sobre outros grupos e coletivos teatrais é inegável. O reconhecimento do seu impacto ampliou-se 

ainda mais no campo académico, através da publicação de textos, estudos e os diários de 

montagem, que documentam os processos criativos da companhia. 

Em 1989 o Grupo Galpão teve a oportunidade de realizar uma breve formação com Jerzy 

Grotowski e Peter Brook, sendo este último quem mais influenciou o trabalho do grupo, conforme 

se indica em O diário de montagem de Romeu e Julieta (2014).6 O dramaturgo e teatrólogo do 

grupo, Cacá Brandão, observa que Peter Brook sempre o fascinou, considerando a sua obra como 

uma espécie de “religião” e afirmando que os membros do grupo haviam se tornado seus “fiéis 

noviços” (Brandão 2014, 34). Ao estudar Brook, Brandão encontrou legitimação teórica para a 

proposta criativa do encenador do espetáculo, Gabriel Villela. 

Peter Brook iniciou, na década de setenta, uma extensa investigação cénica de caráter 

experimental fora dos tradicionais edifícios teatrais, realizando diversas apresentações em ruas, 

hospitais, cafés, ruínas históricas, aldeias africanas, garagens norte-americanas, parques 

municipais, entre outros espaços não convencionais. Durante aproximadamente três anos, o 

público, que outrora permanecia invisível aos intérpretes, passou a estar em contacto direto com o 

elenco, “tendo como único recurso de iluminação o sol que, imparcial, unia espectadores e elenco 

sob a mesma luz; o espaço é o mesmo para todos os que ali estão” (Brook 5). Sob essa influência, 

 
6 Os Diários de Montagem do Grupo Galpão foram publicados pela primeira vez em 2014, todos assinados por Cacá 

Brandão, a partir de manuscritos quotidianos dos ensaios e encenações do grupo e oferecem um mergulho no percurso 

de criação de Romeu e Julieta, entre outras obras. Mais informações disponíveis em: 

https://www.lojagrupogalpao.com.br/livros/colecao-diarios-de-montagem-grupo-galpao. 

https://www.lojagrupogalpao.com.br/livros/colecao-diarios-de-montagem-grupo-galpao


RHINOCERVS: CINEMA, DANÇA, MÚSICA, TEATRO | 2025 | Vol. 2, N.º 2 | 54 | e-ISSN 2795-5788 

o Grupo Galpão foi progressivamente enriquecendo o seu próprio estilo, centrando-se no teatro 

isabelino.  

Estudando a origem do teatro elisabetano, encontramos a legitimação teórica de uma das 

intuições cênicas do diretor: ancorar a tragédia no solo da cultura popular e infantil. Nas 

montagens e nos textos de Peter Brook encontramos apoio para a introdução da técnica 

circense, a relação acrobática entre o corpo e a palavra, a potência e a imediaticidade do 

verso shakespeariano, a estética do palco vazio e o tempo teatral dinâmico.  

(Brandão 2014, 103). 

 

Romeu e Julieta pelo Grupo Galpão consolidou-se em duas versões entre 1993 e 1995. Por 

ocasião das celebrações dos 30 anos de existência da companhia foi criada uma terceira encenação 

do espetáculo, apresentada no festival Globe to Globe,7 que decorreu no Shakespeare’s Globe 

Theatre em Londres, em 2012. Como o espetáculo fora originalmente concebido para ser 

representado em semicírculo com todos os elementos expostos (Brandão 2014, 53), a arquitetura 

do teatro londrino não se revelou estranha à proposta dessa encenação galpaniana. 

Ficha técnica do espetáculo:  

Conceção e direção: Gabriel Villela; Dramaturgia e textos do narrador: Cacá Brandão; Tradução: 

Onestaldo de Pennaforte; Cenografia: Gabriel Villela; Treino em esgrima: Maqui; Investigação 

musical: Gabriel Villela / Grupo Galpão; Adereços: Gabriel Villela / Luciana Buarque / Grupo 

Galpão.  

Elenco da versão londrina:  

Antônio Edson (Narrador), Beto Franco (Príncipe / Sr. Capuleto), Eduardo Moreira (Romeu), 

Fernanda Viana (Julieta), Inês Peixoto (Sra. Capuleto), Júlio Maciel (Benvólio), Lydia Del Picchia 

(Sansão / Criado Capuleto), Teuda Bara (Ama), Rodolfo Vaz (Mercúcio) e Paulo André (Teobaldo 

/ Frei Lourenço). 

 

Romeu e Julieta parece ter sido o responsável por uma viragem nas relações de espaço e 

cena do grupo, para além da sua consagração no cenário brasileiro e internacional. Foi a primeira 

vez que o grupo levou um espetáculo da rua para o palco como explica o ator do grupo Beto 

Franco:  

 
7 Globe to Globe Festival ocorreu em 2012 como parte das celebrações dos Jogos Olímpicos de Londres e do World 

Shakespeare Festival. Durante seis semanas o Shakespeare's Globe Theatre acolheu companhias teatrais de todo o 

mundo, sem recurso a legendagem para o público.  



RHINOCERVS: CINEMA, DANÇA, MÚSICA, TEATRO | 2025 | Vol. 2, N.º 2 | 55 | e-ISSN 2795-5788 

A gente pensou o Romeu e Julieta pra rua, mas como a gente foi pro palco e deu certo, a 

partir do Romeu e Julieta a gente já tentou para outros espetáculos, o Moliére imaginário, 

por exemplo, o Um trem chamado desejo – no Trem mais ou menos, porque não dá pra 

fazer na rua, mas dá pra fazer em ginásios – e Um homem é um homem, espetáculos que 

são de rua, mas você faz no palco tão bem quanto se fizesse na rua. 

(Franco 2008, citado por Gontijo 85).8 

 

 Em conjunto com o elenco, o dramaturgo do grupo propôs uma nova organização para 

Romeu e Julieta. À medida que os ensaios e experimentações avançavam, em vez de se manter a 

divisão em atos, criou-se um conjunto de títulos para as cenas: O poder do príncipe, O estado 

amoroso de Romeu, A lista de convidados, A morte de Mercúcio, Duelo entre Romeu e Teobaldo, 

Despedida de Romeu, Morte de Julieta, entre outros. Além disso, definiram-se alguns critérios 

para esta encenação: os textos expressivos deveriam permanecer, enquanto os descritivos seriam 

reduzidos, devendo haver contraste entre rapidez e lentidão, horizontalidade e verticalidade, ação 

e lirismo (Brandão 2014, 24–57). Durante o processo, o elenco foi incentivado a procurar 

independência, numa busca por autonomia que lhe permitisse propor e criar, sem depender 

inteiramente de um futuro encenador. Numa dessas ocasiões, aliás, o encenador Gabriel Villela 

dirigiu-se de forma incisiva a um ator do elenco, durante os ensaios com as mulheres-bonecas:9 

“Eu não sou ator. O ator é você, e é você que tem de sugerir. Tenha inteligência teatral” (Brandão 

2014, 85). Reconhece-se aqui uma alusão a Peter Brook, que afirma: “O ator deve ser sempre 

estimulado a encontrar o seu próprio caminho” (Brook 96). 

Brandão recorda que se sentiu instigado a aproximar Shakespeare do barroco de Minas 

Gerais e da estética literária de Guimarães Rosa,10 incorporando-a, sobretudo, nos textos do 

Narrador. Durante o processo de ensaios de Romeu e Julieta, um importante ensinamento de Peter 

Brook foi tido em consideração: o corpo deve impulsionar a fala. O elenco passou a memorizar o 

texto sobre uma corda bamba e “mesmo que o canto desafinasse, a trepidação do andar devia 

 
8 Franco, Beto. 2008. Entrevista concedida a João Marcos Machado Gontijo para elaboração de dissertação de 

mestrado do entrevistador. Em Belo Horizonte. 

9 As mulheres-bonecas são grandes figuras animadas utilizadas em Romeu e Julieta, conduzidas pelos atores de forma 

jocosa e sexualizada, para dar início à cena do baile de máscaras dos Capuletos. Representam as damas convidadas 

para o festejo e como o próprio nome adotado pela encenação sugere são figuras femininas de contornos isabelinos 

(da cabeleira ao vestuário), mas apresentam apenas a parte superior do tronco.  

10 Guimarães Rosa, autor e poeta brasileiro proveniente de Minas Gerais. Tinha um estilo próprio, mas frequentemente 

é associado a uma fase mais tardia do modernismo brasileiro.  



RHINOCERVS: CINEMA, DANÇA, MÚSICA, TEATRO | 2025 | Vol. 2, N.º 2 | 56 | e-ISSN 2795-5788 

manter-se” (Brandão 44). O encenador defendia que essa era a forma de preservar a ligação com 

os pressupostos de Brook e com o impulso interior da fala. Para além disso, o ambiente dispersivo 

das ruas, proposto para esta encenação galpaniana, exigia uma exposição corporal nítida e franca 

perante o público. O elenco não deveria viver as emoções, isso cabia ao público. Atores e atrizes 

representam e teatralizam para os espectadores e, neste jogo, o uso da triangulação 11 potencializa 

o envolvimento destes últimos, fazendo-os participar no conflito da peça, como tradicionalmente 

ocorre também no teatro popular (Brandão 2014, 45–92). Por fim, trata-se de um espetáculo que, 

para além da sua muito grande qualidade narrativa e poética, revela uma rigorosa limpeza nos 

gestos e movimentos corporais do elenco, bem como coreografias, partituras e gags físicos de 

execução exemplar. 

Brandão relata que cortou cerca de um terço da peça, preservando o essencial do trágico e 

potencializando o cómico, em consonância com as intenções cénicas da encenação. Escolheu-se a 

tradução de Onestaldo de Pennaforte pela sua fidelidade ao texto original para que pudesse haver 

uma “infidelidade” produtiva em relação ao texto canônico. Num primeiro momento foi 

fundamental estabelecer uma relação de fidelidade com Shakespeare, entrelaçando-o com a 

linguagem do sertão de Guimarães Rosa, mas com os devidos cortes para abreviá-la, intensificá-

la e conformá-la ao elenco. A este respeito, o dramaturgo observa: 

 

Cortar o Bardo foi talvez a tarefa mais dolorosa. O que se perdia doía em mim, à noite. 

Sentia o peso da responsabilidade que me tocava em relação ao teatro, à literatura e à 

história da arte. Comparando as várias traduções disponíveis ficamos com a de Onestaldo 

de Pennaforte por três razões: a fidelidade às intenções e expressões do texto original; o 

rigor clássico com que se poderiam contrabalançar as “heresias”, inversões e perversões 

maneiristas pretendidas por um diretor que proclamava que “tudo que é bonito é absurdo”; 

e, principalmente, pelo fato de as rimas e os ritmos do verso conseguirem estabelecer no 

ouvinte certa velocidade e pulsação adequadas à “tragédia da precipitação” com que 

concebemos a história do casal. 

(Brandão 2014, 104). 

 

 
11 A triangulação é um recurso de origem incerta, sendo amplamente usada no teatro de marionetas. Este método serve 

para direcionar a atenção do público para os elementos da cena, seja para revelar a reação de uma personagem ou para 

enfatizar a importância de um objeto específico. O boneco – ou o ator/atriz – interrompe a ação, dirige o olhar para o 

público, volta a olhar para o objeto e retoma a ação. Forma-se, assim, um triângulo entre o objeto, a personagem que 

atua e o público. Este processo também define o foco da cena e capta a atenção do espectador (Beltrame 27). 



RHINOCERVS: CINEMA, DANÇA, MÚSICA, TEATRO | 2025 | Vol. 2, N.º 2 | 57 | e-ISSN 2795-5788 

Segundo as notas do próprio Pennaforte, houve uma enorme preocupação em seguir a poética do 

texto original. Com exceção de apenas um verso, o tradutor transpôs para a língua portuguesa esta 

estrutura tal como foi concebida por Shakespeare (Mafra de Sá 18). Segue-se uma comparação 

entre o texto original, a tradução de Pennaforte e a adaptação de Brandão, por esta ordem. Assim, 

percebe-se, no trecho apresentado, que a encenação galpaniana mantém uma grande proximidade 

com o texto original, apesar da mescla de códigos artísticos: 

 

Romeo: 

Shall I hear more, or 

shall I speak at this? 

 

Juliet: 

’Tis but thy name I my 

enemy; – 

Thou art thyself 

though, not Montague. 

What’s a Montague? It 

is nor hand, not foot, 

Not arm, nor face, nor 

any other part  

Belonging to a man. O, 

be some other name! 

What’s in a name? that 

which we call a rose, 

By any other name 

would smell as sweet; 

So Romeo would, were 

he not Romeo, doff thy 

name; 

And for that name, 

which is no part of 

thee, 

Take all myself.  

 Romeu: 

Devo continuar a ouvir 

ou responder-lhe? 

 

Julieta: 

Em ti, só o teu nome é 

que é meu inimigo! 

Tu não é um 

Montecchio? Não é 

um pé, 

Nem a mão, nem um 

braço, nem um rosto, 

Nada do que compõe 

um corpo humano. 

Toma outro nome! Um 

nome! Mas, que é um 

nome? 

Si outro nome tivesse 

a rosa, em vez de rosa, 

Deixaria de ser por 

isso perfumosa? 

Assim também, 

Romeu, si não fosses 

Romeu, 

Terias, com outro 

nome, esses mesmos 

encantos 

Tão queridos por mim! 

Romeu, deixa esse 

nome 

E, em troca dele, que 

não faz parte de ti, 

Toma-me a mim, que 

já sou toda tua!  

 

 

Romeu: 

Devo continuar a ouvir 

ou responder-lhe? 

 

Julieta: 

Em ti, só o teu nome é 

que é meu inimigo! 

Tu não és um 

Montecchio, mas tu 

mesmo! 

Afinal, que é um 

Montecchio? 

Apenas um nome! 

Se outro nome tivesse 

a rosa, em vez de rosa, 

Deixaria de ser por 

isso perfumosa? 

Romeu, deixa esse 

nome, 

E em troca dele, que 

não faz parte de ti, 

Toma-me a mim, que 

já sou toda tua! 

 

 A proximidade com o texto original foi relevante e instigante nesta encenação galpaniana, 

apesar de diversos personagens terem sido cortados. “Optei, portanto, por privilegiar as falas que 



RHINOCERVS: CINEMA, DANÇA, MÚSICA, TEATRO | 2025 | Vol. 2, N.º 2 | 58 | e-ISSN 2795-5788 

expressavam a situação conflituosa dos personagens diante da hostil Verona, de seus habitantes e 

de suas famílias” (Brandão 2014, 12). Podemos estabelecer uma certa relação entre a importância 

da adaptação e os processos de investigação de linguagem em textos canónicos de artes 

performativas: 

[…] as repetições são tão vitais quanto as variações para sobreviver e prosperar em novos 

ambientes quando outros organismos não o fazem. Manter características vantajosas é tão 

essencial para uma adaptação bem sucedida quanto desenvolver novas caraterísticas. A 

adaptação nunca abandona completamente o passado nem abraça inteiramente o novo: 

recusa-se a esquecer, mesmo enquanto segue em frente. Nunca permite que algo morra ou 

renasça completamente. Está sempre nos retendo atrás, ao mesmo tempo em que nos 

empurra para a frente. Não nos permite descartar nada definitivamente e, no entanto, nunca 

nos permite permanecer do mesmo modo: algo antigo sempre vem com algo novo; algo 

tomado de empréstimo é sempre renovado. 

(Elliot 306, tradução minha). 

 

 

| Entre a Farsa e a Tragédia 

 

A encenação galpaniana de Romeu e Juliet foi idealizada e apresentada, 

fundamentalmente, na rua, para um público transeunte que podia não estar à espera do início do 

espetáculo, à exceção das apresentações realizadas no Shakespeare’s Globe Theatre. Assim, entre 

diversas escolhas de encenação, não se pode negar um certo apelo à corporalidade burlesca, que 

por vezes se sobrepõe ao texto, numa estética celebrativa e farsesca destinada tanto a conhecedores 

como a não conhecedores de Shakespeare. Felícia Johansson indica, precisamente, que a farsa 

enquanto género teatral se carateriza pela ênfase na teatralidade, na arte da cena e na técnica 

corporal, além de se relacionar intrinsecamente com o riso e com a mentira (2014, 71). Patrice 

Pavis reforça: “A farsa, género ao mesmo tempo desprezado e admitido, mas popular, em todos os 

sentidos do termo, valoriza a dimensão corporal da personagem e do ator” (2011, 164). A farsa é 

também caraterizada pela sua impureza, acolhendo outros mediums, sendo esta uma das suas 

principais caraterísticas.   

Fátima Chinita observa que o hibridismo se faz sentir logo na génese da prática teatral, pois 

que já na Antiguidade Grega se combinava texto, atuação, música e dança (2025, 2). 

Especificamente na encenação galpaniana observamos uma apropriação que vai do caricato, que 

provoca o riso fácil, ao poético, patente no trágico. Esta ampla investigação de linguagem exige 



RHINOCERVS: CINEMA, DANÇA, MÚSICA, TEATRO | 2025 | Vol. 2, N.º 2 | 59 | e-ISSN 2795-5788 

do elenco não só uma corporealidade circense mas também um enorme cuidado técnico em torno 

da métrica e do ritmo shakespearianos. O grupo explora o hibridismo genérico, apropriando-se da 

farsa, da comédia e da tragédia e combinando de modo exímio corpo com fala. 

Romeu e Julieta é um drama universalmente reconhecido como uma tragédia, mas o Grupo 

Galpão recorreu a toda a estrutura cómica já presente no texto de Shakespeare, aproximando-o de 

uma lógica e estética circense popular, envolta num universo musical folclórico brasileiro, onde o 

corpo farsesco do elenco é explorado ao máximo. A perspicaz análise de Susan Snyder indica que 

a peça se distingue das outras tragédias de Shakespeare por “tornar-se” trágica, em vez de o ser 

desde o início. Outras tragédias apresentam inversões, mas neste drama percebe-se que a inversão 

é tão latente que, basicamente, se constitui como uma mudança de género. A ação e os personagens 

começam em padrões familiares, alimentados por enganos amorosos e pelo casamento como tema 

central, caraterísticas típicas da comédia, mas depois são transmutados para compor o padrão 

trágico, algo que Shakespeare não voltou a fazer. Assim, Snyder esclarece: 

 

Comédia e tragédia, sendo formas opostas de apreender o mundo real, projetam os seus 

próprios mundos opostos. O mundo trágico é governado pela inevitabilidade. No mundo 

cómico, a “evitabilidade” é assumida; em vez da adesão heróica ou obstinada a um único 

curso, a comédia endossa mudanças oportunistas e acomodações realistas como meios para 

um fim de nova ordem social. 

(Snyder [1970] 2008, tradução minha).  

 

Durante os primeiros ensaios da peça Romeu e Julieta abertos ao público, na cidade Ouro 

Vermelho em Minas Gerais, Gabriel Villela recorda que a colaboração dos espectadores foi 

essencial para a construção do espetáculo: o público aplaudia, gritava e opinava. Até o facto de 

alguns dos espectadores se dispersarem em determinados momentos foi tido em conta pelo 

encenador, que analisou tais “fugas” como parte do processo. A população, de certa forma, ditava 

as regras. Os “perigos” sempre fascinaram o Grupo Galpão e para mesclar o erudito com o popular 

é necessário regressar às origens (Campos 81–113). 

O espetáculo Romeu e Julieta pelo Grupo Galpão é fértil em comicidade circense e o uso 

de andas está presente nas encenações de rua do grupo por, segundo o ator Eduardo Moreira, serem 

extremamente úteis para permitir que o público veja e ouça melhor os atores e atrizes. Durante os 

ensaios de Romeu e Julieta, o encenador Gabriel Villela fazia com que o elenco declamasse as 



RHINOCERVS: CINEMA, DANÇA, MÚSICA, TEATRO | 2025 | Vol. 2, N.º 2 | 60 | e-ISSN 2795-5788 

suas falas enquanto se equilibrava sobre uma trave de cinco centímetros de largura colocada a 

cerca de dois metros de altura do chão, que tinha de ser percorrida (Brandão 2014, 45). Logo na 

sua primeira entrada em cena na peça, o ator que interpreta Romeu surge sobre andas, segurando 

um chapéu-de-chuva, ao mesmo tempo que canta e toca acordeão [Fig. 1], o que permite imaginar 

o exigente treino pelo qual passou. Julieta usa sapatilhas de ponta de bailado clássico, tal como a 

atriz que interpreta o papel de sua mãe. Simbolicamente, as personagens Romeu e Julieta 

encontram-se “nas alturas”, apaixonados e em permanente risco de queda. 

 
 

Figura 1 – Entrada de Romeu, cantando e tocando em cima das suas andas. 

Fonte: Romeu e Julieta - Grupo Galpão no Globe Theatre – 2012, Villela 2014, 10’45. 

 

A maquilhagem do elenco é composta por uma lista vermelha na linha do nariz e base 

branca na face, que enfatiza a área da boca e evoca o universo circense e o mamulengo popular 

brasileiro. Mercúcio é o único que usa o nariz vermelho de palhaço de circo, o que pode ser 

justificado pelo facto de ser uma personagem com uma forma e falas mais jocosas. Assim, algo 

que já está explicito no texto de Shakespeare é ainda mais acentuado na encenação galpaniana 

pela sua relação com a Ama. Aliás, a Ama veste um traje simples e rústico, mas o detalhe no traje 

que mais chama a atenção são dois enormes sacos pendurados dos ombros e descaídos até à cintura, 

numa clara objetificação e troça libertina, simulando os seios de uma aia. O linguajar e os gestos 

da Ama são inapropriados, em contraste com a sua função de cuidar de uma adolescente da estirpe 

de Julieta. 



RHINOCERVS: CINEMA, DANÇA, MÚSICA, TEATRO | 2025 | Vol. 2, N.º 2 | 61 | e-ISSN 2795-5788 

A encenação galpaniana também se apropria das técnicas de interpretação clownesca e da 

estética do palhaço de circo. O palhaço está associado ao circo e a manifestações populares, ao 

passo que clown é o nome que se dá ao palhaço de teatro, cuja formação técnica advém das 

influências europeias: 

A palavra clown vem de clod, que se liga, etimologicamente, ao termo inglês ‘camponês’ 

e ao seu meio rústico, a terra. Por outro lado, palhaço vem do italiano paglia (palha), 

material usado no revestimento de colchões. A primitiva roupa desse cómico era feita do 

mesmo pano dos colchões: um tecido grosso e listrado e afofada nas partes mais salientes 

do corpo, fazendo de quem a vestia um verdadeiro colchão ambulante, protegendo-o das 

constantes quedas.  

(Ruiz 1987 citado por Gomes 2, ênfase minha)12 

 
 

 Existem dois tipos clássicos de clowns: o Branco e o Augusto. O clown Branco encarna a 

figura do patrão: intelectual, cerebral, de comportamento mais rígido e maquilhagem branca. No 

Brasil, é conhecido como Secundário ou Escada. Já o Augusto é ingénuo, emocional e desajeitado; 

está sempre sujeito ao domínio do Branco, mas geralmente acaba por vencê-lo pela astúcia, 

fazendo triunfar a sua ingenuidade. Ambos se constituem como opostos complementares 

(Ferracini 2001, citado por Gomes 2011, 22).13 Em Portugal, por sua vez, existe o palhaço rico e 

o palhaço pobre, frequentemente utilizados como metáfora das desigualdades sociais e culturais; 

distinguem-se visualmente entre si, como o Branco e o Augusto, mas são típicos da tradição 

circence. Na encenação do Grupo Galpão, que por fim propõe um jogo entre os disparates e a 

seriedade das suas personagens, esta dualidade visual não se verifica. Pelo contrário, observa-se 

uma aglutinação de elementos dos Brancos e dos Augustos ao longo de todo o espetáculo. As 

personagens mais cómicas, a Ama e Mercúcio, recorrem a uma linguagem plena de trocadilhos 

muitas vezes de caráter sexual e marcada pelo exagero. Mercúcio e a Ama são uma autêntica dupla 

cómica: ela é, possivelmente, o clown Branco e ele o seu Augusto. 

Após a morte de Mercúcio, o ator Rodolfo Vaz passa a usar um nariz branco, participando 

sobretudo nos acompanhamentos musicais, gesto que além de atender a uma necessidade técnica 

do espetáculo sugere também a presença fantasmagórica da personagem que interpretara. O Sr. 

Capuleto mantém um registo interpretativo mais sério, sustentando um tom rigoroso durante todo 

 
12 Ruiz, Roberto. 1987. Hoje tem espetáculo? As origens do circo teatro no Brasil. Rio de Janeiro: Inacen, Minc. 
13 Ferracini, Renato. 2001. A arte do ator. Campinas: Editora da Unicamp. 



RHINOCERVS: CINEMA, DANÇA, MÚSICA, TEATRO | 2025 | Vol. 2, N.º 2 | 62 | e-ISSN 2795-5788 

o espetáculo, enquanto a Sra. Capuleto transita ocasionalmente para a comicidade. Um exemplo 

disso mesmo é a piada física durante a cena da morte de Teobaldo: quando ela baixa a perna do 

personagem morto, o ator levanta um braço; quando ela baixa o braço, ele ergue novamente a 

perna. Possivelmente aqui ela atua como Escada para o gag dele. Neste momento o Príncipe entra 

em cena em cima do veículo e lança uma rosa para um ator ao seu lado e outra para o Teobaldo 

“morto no chão”, que a apanha, surpreendendo assim o público.  

 

| Infantilidade para amar e morrer: entre a música e a voz 

 

 Historicamente, nas peças de Shakespeare, a música desempenhava um papel relevante; há 

registos da sua utilização em diversas obras, podendo encontrar-se aproximadamente trezentas 

marcações de cena que indicam a introdução de música. A canção “Where Griping Grief”, 

atribuída a Richard Edwards (1532–1566), foi adaptada por Shakespeare para ser cantada em 

Romeu e Julieta (Zwilling 2016, citada por Mafra de Sá 82).14 A música e as canções também são 

fundamentais na prática do Grupo Galpão. Como se pode observar abaixo [Fig. 4], num registo do 

primeiro elenco de Romeu e Julieta (1992), cada ator detém um instrumento; cada um desenvolveu 

uma relação específica com determinada sonoridade musical, explorada no cortejo inicial e final 

do espetáculo, bem como em diversos outros momentos. O carro (carrinha de veraneio) era 

utilizado para transportar parte do cenário e os próprios membros do grupo por várias regiões do 

Brasil, além de desempenhar um papel fundamental na encenação, funcionando como uma versão 

contemporânea das antigas carroças alegóricas das trupes itinerantes. 

 
14 Zwilling, Carin. 2016. William Shakespeare – As canções originais de cena. São Paulo: Annablume.   

https://www.google.com/search?q=Veraneio&sca_esv=84dc3d1843792866&sxsrf=AE3TifMzh-BpjfKztW8J9_9--3V3Qe-E1g%3A1763138935423&ei=d10Xad3HGc2B9u8PmIK0mQ0&ved=2ahUKEwiky7rfjfKQAxVTgf0HHTZ6GGYQgK4QegQIARAE&uact=5&oq=verona+grupo+galp%C3%A3o&gs_lp=Egxnd3Mtd2l6LXNlcnAiFHZlcm9uYSBncnVwbyBnYWxww6NvMgUQABjvBTIIEAAYgAQYogQyCBAAGIAEGKIEMggQABiABBiiBDIIEAAYgAQYogRIljRQ-Q5YyzFwBHgBkAEAmAGGAqABohiqAQYwLjE0LjW4AQPIAQD4AQGYAhegAqUdwgIKEAAYRxjWBBiwA8ICDRAAGIAEGIoFGEMYsAPCAg4QABjkAhjWBBiwA9gBAcICHBAuGIAEGIoFGEMYxwEY0QMY1AIYyAMYsAPYAQHCAhkQLhiABBiKBRhDGMcBGNEDGMgDGLAD2AEBwgIWEC4YgAQYigUYQxjUAhjIAxiwA9gBAcICBBAjGCfCAgQQABgDwgIREC4YgAQYsQMYgwEYxwEY0QPCAgUQABiABMICDhAuGIAEGLEDGIMBGNQCwgIKEC4YQxiABBiKBcICBRAuGIAEwgIIEAAYgAQYsQPCAg4QLhiABBixAxjHARivAcICCxAAGIAEGLEDGIMBwgIEEC4YA8ICGRAuGEMYgAQYigUYlwUY3AQY3gQY4ATYAQHCAgoQLhiABBiKBRhDwgIIEC4YgAQYsQPCAggQLhixAxiABMICEBAuGIAEGIoFGEMYxwEY0QPCAgoQABiABBiKBRhDwgINEC4YgAQYigUYQxixA8ICCxAuGIAEGLEDGIMBwgIZEC4YgAQYigUYQxiXBRjcBBjeBBjgBNgBAcICCxAuGK8BGMcBGIAEwgIXEC4YsQMYgAQYlwUY3AQY3gQY4ATYAQHCAggQABiABBjLAcICDhAuGIAEGMsBGMcBGK8BwgIIEC4YywEYgATCAh0QLhiABBjLARjHARivARiXBRjcBBjeBBjgBNgBAcICBhAAGBYYHsICCBAAGBYYHhgKwgIHEAAYgAQYE8ICBxAuGIAEGBPCAggQABgWGB4YE8ICFhAuGIAEGBMYlwUY3AQY3gQY4ATYAQHCAgUQIRigAcICBRAhGJ8FwgIEECEYFZgDAIgGAZAGE7oGBggBEAEYCZIHBjMuMTMuN6AH8dABsgcGMC4xMi43uAfVG8IHCTItNS44LjYuNMgHmAQ&sclient=gws-wiz-serp&mstk=AUtExfARYeTkRaorSOiYt42kDKj4rd6iU9z516ajlyi82Lxb1RGx54qwH_AfQTY576qEDgShwaKPjyNHmPeM4vzffzommN4IiByyA0N1fsjEObukhJo7iBAEEsDYez8l0GFj-UL5kuTapRKzqRLySGx1u12vn53E1m73w6m34apAGoZ0lY-CcebK98_SH7WAjYRo6qhrHmKKGKD6zppuEu3MAkOmgn8G8k3C-2TR36Nej3nrRRypubTebvra3hK7f_1DhmLY_JL5zYcmoM9T8X3fKswU&csui=3


RHINOCERVS: CINEMA, DANÇA, MÚSICA, TEATRO | 2025 | Vol. 2, N.º 2 | 63 | e-ISSN 2795-5788 

 

Figura 2 - Primeiro elenco de Romeu e Julieta. Foto: Guto Muniz/Grupo Galpão. 

 

Na encenação galpaniana, a música ocupa um lugar central, e a originalidade reside 

justamente na atmosfera musical regional brasileira, orquestrada para a tragédia dos jovens 

amantes: os atores e as atrizes tocam e cantam músicas populares, modinhas e serestas,15 canções 

tradicionais inseridas na memória cultural de Minas Gerais. É possível perceber que o público 

presente em Londres no Shakespeare’s Globe Theatre reage às melodias através de palmas 

ritmadas e movimentos corporais; elenco e público chegam mesmo a dançar juntos. Esta forma de 

atrair e envolver o público é muito comum e eficaz no teatro de rua. Paula Magalhães observa que 

no teatro de feira português dos séculos XIX e XX era habitual a presença de palhaços e músicos 

às portas dos teatros, convidando as pessoas a entrar no espaço do espetáculo na designada parada, 

modelo herdado das moralidades medievais, da commedia dell’arte e do teatro de feira francês 

(2006, 108–109). No caso da encenação galpaniana, embora esta tenha sido concebida para a rua 

e posteriormente adaptada ao palco, a função é semelhante e igualmente eficaz: o público é 

convidado a integrar-se no jogo performativo proposto pelo espetáculo. 

 Na versão de Romeu e Julieta pelo Grupo Galpão, a primeira canção a ser ouvida é “Você 

gosta de mim, ô maninha” ao mesmo tempo que parte do elenco realiza uma dança circular. Esta 

cantiga de roda terá sido escolhida, muito provavelmente, por se aproximar do infortúnio amoroso 

de Romeu e Julieta. Na letra, um jovem apaixonado deseja pedir a mão da sua amada em 

 
15 Composição musical de cunho romântico, feita aos moldes das serenatas, executada com violão, flauta e outros 

instrumentos portáteis. 



RHINOCERVS: CINEMA, DANÇA, MÚSICA, TEATRO | 2025 | Vol. 2, N.º 2 | 64 | e-ISSN 2795-5788 

casamento; caso o pedido lhe seja negado, afirma que morrerá de paixão, funcionando este mote 

como um possível prelúdio para a tragédia que está prestes a começar:  

Você gosta de mim, ô maninha 

Eu também de você, ô maninha 

Vou pedir a seu pai, ô maninha 

Para casar com você, ô maninha 

Se ele disser que sim, ô maninha 

Tratarei dos papeis, ô maninha 

Se ele disser que não, ô maninha 

Morrerei de paixão, ô maninha 

Palma, palma, palma, ô maninha 

Pé, pé, pé, ô maninha 

Roda, roda, roda, ô maninha 

Abrace a quem quiser, ô maninha 

(Brandão 2009, 21) 

 

 

Nas Figuras 5 e 6, as atrizes que, no decurso da peça, representarão os papéis de Julieta e 

da Senhora Capuleto [Fig. 5] abrem as janelas do carro e, acompanhando a cantiga, utilizam 

bonecos para ilustrar a cena, representando-os posteriormente como mortos, à semelhança do 

enredo trágico da peça. Com este infantilismo consciente, busca-se um teatro que perfura a 

imaginação e em que o elemento da brincadeira e da surpresa se torne: o teatro é jogo.  

 

Figura 3 – Atrizes cantam e mostram bonecos que representam as personagens 

da canção “Você gosta de mim, ô maninha” 

             Fonte: Romeu e Julieta - Grupo Galpão no Globe Theatre – 2012, Villela 2014, 4’55’. 

 



RHINOCERVS: CINEMA, DANÇA, MÚSICA, TEATRO | 2025 | Vol. 2, N.º 2 | 65 | e-ISSN 2795-5788 

Após esta primeira música, inicia-se uma briga com um tiroteio entre todos, como se se tratasse 

de uma grande brincadeira de crianças, profundamente divertida. No tiroteio, os inimigos utilizam 

pedaços de pau e armas de brincar. No desfecho, as personagens encenam a sua própria morte de 

modo farsesco [Fig. 6] e os seus corpos ficam dispostos estaticamente como num tableau vivant , 

evocando a imagem de uma chacina.  

 

 

Figura 4 – Corpos dispostos como se uma chacina tivesse ocorrido. 

Fonte: Romeu e Julieta - Grupo Galpão no Globe Theatre – 2012, Villela 2014, 6’30’. 

 

O Narrador entra então em cena e profere o seu discurso moralizador acerca da guerra entre as 

duas famílias; em seguida, ordena – primeiro em português e depois em inglês – que todos 

abandonem o espaço: “Vamo, vamo… out, out, out.” O uso de out provoca riso imediato no 

público. De seguida, o Príncipe entra em cena com um chapéu-de-chuva,16 “à semelhança de um 

equilibrista de picadeiro” [circo], como se estivesse sobre uma corda bamba, recurso que será 

 
16 O uso de chapéus de chuva de diversos tamanhos na peça Romeu e Julieta do Grupo Galpão é um elemento cénico 

de grande impacto visual contribuindo para a criação de atmosferas que dialogam com a narrativa da tragédia da 

trepidação, além de fazer referência aos equilibristas de circo. Julieta utiliza um chapéu de chuva característico do 

Frevo e, conforme aponta Lívia Segurado, o I é um estilo de música e dança criado no Recife, capital de Pernambuco, 

um dos principais estados do Nordeste do Brasil. Este estilo está intimamente ligado às apresentações de Carnaval, 

onde os passistas (bailarinas e bailarinos) utilizam pequenos chapéus de chuva para realizar movimentos ágeis e 

acrobáticos (Segurado 216). 



RHINOCERVS: CINEMA, DANÇA, MÚSICA, TEATRO | 2025 | Vol. 2, N.º 2 | 66 | e-ISSN 2795-5788 

recorrente ao longo da encenação. Metaforicamente colocado entre duas famílias rivais, ele próprio 

parece estar em risco. 

O Grupo Galpão estabelece uma relação lúdica com o público, que aceita certas premissas 

e constrói, na sua imaginação, o lugar da ação de Romeu e Julieta. No texto de Shakespeare, o 

jovem Romeu, antes de conhecer Julieta, está interessado em Rosalina. Na encenação galpaniana 

para ilustrar e musicar esta paixão não correspondida o rapaz canta “Lua Branca”, composta por 

Chiquinha Gonzaga,17 acompanhado à guitarra por um dos atores do elenco. A voz poética da 

canção pede à lua branca que tenha compaixão do amante e que mate este sentimento que tanto 

lhe atormenta o coração. Esta canção foi uma escolha muito acertada para ambientar a tristeza do 

apaixonado e desiludido Romeu: 

 

Oh, lua branca de fulgor e de encanto, 

Se é verdade que ao amor tu dás abrigo, 

Oh, vem tirar dos olhos meus o pranto, 

Oh, vem matar esta paixão que anda comigo. 

Oh, por que és, desce do céu, oh lua branca, 

Esta amargura do meu peito. 

Oh, vem, arranca! 

Dá-me o luar da tua compaixão. 

Oh, lua, vem iluminar meu coração. 

(Brandão 2009, 24) 

 

Antes de entrarem no baile dos Capuletos e sabendo que Rosalina lá estaria, Romeu e 

Benvólio entram em cena a cantar a valsa “Cinzas no Coração”, originalmente lançada em 1931 

pelo cantor e ator brasileiro Vicente Celestino, conhecido como “a voz orgulho do Brasil”. A 

canção faz referência a Pierrô e Arlequim, conhecidas figuras da commedia dell’arte que disputam 

o amor de Colombina. A letra enfatiza a descrença no amor, mas Romeu irá apaixonar-se 

perdidamente por Julieta: 

 

Cinzas, somente cinzas no coração 

Cinzas do nosso amor 

Juro que estava mentindo quando jurei 

Guardar para sempre este amor que abandonei 

 
17 Chiquinha Gonzaga (Francisca Edviges Neves Gonzaga) foi uma importante compositora e maestrina brasileira. 

Combinava valsas, polcas e tangos com estilos populares, sendo a primeira mulher a dirigir uma orquestra popular.  



RHINOCERVS: CINEMA, DANÇA, MÚSICA, TEATRO | 2025 | Vol. 2, N.º 2 | 67 | e-ISSN 2795-5788 

Chega! Já é demais tanto amargor 

Basta! Não sou Pierrô 

Sou um Arlequim bem moderno: 

Não acredito no amor.” 

(Brandão 2009, 33) 

 

 

Romeu, por fim, conhece Julieta e, na rapidez da juventude, apaixonam-se e beijam-se, mas 

acabam por descobrir que pertencem a famílias rivais. A cena é musicada por “Flor, Minha Flor” 

e “Cinzas no Coração”. A primeira canção permeia toda a peça, sendo cantada e declamada em 

diversos momentos: quando Romeu vê Julieta pela primeira vez no baile dos Capuletos; na 

despedida dos amantes; quando Romeu parte para Mântua; na morte de Julieta; e no encerramento 

do espetáculo. A adaptação da canção incluiu também um trecho de outra cantiga de roda, 

“Ciranda, Cirandinha”, e faz jus ao ato de Julieta dar um anel a Romeu como prova do seu amor. 

A canção ficou assim: 

 

Flor, minha flor, 

Flor, vem cá! 

Flor, minha flor 

Laia laialaia 

O anel que tu me deste 

Flor, vem cá 

Era vidro e se quebrou 

Flor, vem cá 

O amor que tu me tinhas 

Flor, vem cá 

Era pouco e se acabou. 

(Brandão 2009, 90-91) 

 

No final do baile dos Capuletos e já perdidamente apaixonado, o jovem Romeu canta “É a 

Ti, Flor do Céu”, uma seresta composta por Henrique de Almeida e Rómulo Paes, que fez sucesso 

no Brasil na voz de Carlos Galhardo em 1956. Para o espetáculo, a melodia arrastada e lenta da 

canção intensifica a saudade e a tristeza, funcionando como um prelúdio do fim trágico dos 

amantes. A letra enfatiza a lembrança como a única forma de reviver um amor distante, tornando-

o presente. Esta canção é entoada por Romeu antes da cena do encontro com Julieta. Neste 

momento, a figura do Narrador controla um varão com uma lua cenográfica na ponta, que vai até 

às mãos do rapaz apaixonado, remetendo para a noite, para o imaginário cósmico e onírico de 

Romeu. Como esta encenação faz uso de iluminação especial, uma vez que o espetáculo foi 



RHINOCERVS: CINEMA, DANÇA, MÚSICA, TEATRO | 2025 | Vol. 2, N.º 2 | 68 | e-ISSN 2795-5788 

concebido para ser apresentado durante o dia e na rua, o público é convidado a imaginar uma noite 

de luar. Em termos musicais, um ator faz o acompanhamento com guitarra enquanto todo o elenco 

canta, fora de cena, fornecendo apoio vocálico, ao sabor de uma emocionante seresta.  

 Posteriormente, a música é novamente usada durante o cortejo dos Capuletos em 

homenagem pela morte simulada por Julieta. No final do espetáculo, Romeu, ao ver a sua amada 

morta, profere: “O amor que tu me tinhas era muito e acabou”, para logo em seguida se matar, 

bebendo todo o conteúdo do frasco de veneno. Ao ver o seu amado morto, Julieta, acabada de 

despertar, diz: “Egoísta! Bebeste tudo, sem deixar ao menos uma gota para mim” (Brandão 2009, 

90). A jovem golpeia então o próprio corpo e evoca a corporeidade do ballet clássico, à semelhança 

do que ocorre no bailado Lago dos Cisnes, de Tchaikovsky. Os dois jovens estão mortos. O 

Narrador, então, profere o seu belo discurso, que comentarei a seguir. Os dois atores levantam-se 

e saem a dançar e a cantar “Flor, Minha Flor”, agora acompanhados pelo restante elenco. Por fim, 

tudo não passava de uma mentira: era teatro.  

 

| Era Uma Vez, Verona! O universo diegético segundo Guimarães Rosa 

 

 Shakespeare utilizou o Coro em diversas peças, atribuindo-lhe uma forte função narrativa; 

nesta encenação galpaniana é o Narrador que assume essa função. Segundo Anatol Rosenfeld, a 

produção épica de Bertolt Brecht foi influenciada pela concepção narrativa de diversas fontes, 

como o teatro chinês, medieval e shakespeariano. Também várias peças do classicismo francês 

possuem elementos narrativos que remetem para o teatro grego, com os seus coros, prólogos e 

epílogos (2012, 49). Curiosamente, Gil Vicente, em Auto da Lusitânia (1532), introduz a 

personagem do Licenciado para apresentar o segundo momento da peça: “direi em prosa o 

argumento” (v. 454), antecipando assim diversos acontecimentos da farsa. 

A adaptação do texto shakespeariano proposta por Brandão acolheu palavras e frases da 

literatura de Guimarães Rosa acerca do amor, da vida, da morte e do ofício de escritor. Com esta 

criteriosa seleção, os textos da figura do Narrador comentam, comandam e intervêm ativamente 

no ritmo do espetáculo, como podemos verificar abaixo: 

 



RHINOCERVS: CINEMA, DANÇA, MÚSICA, TEATRO | 2025 | Vol. 2, N.º 2 | 69 | e-ISSN 2795-5788 

Era uma vez, Verona, 

Onde o ódio entre duas famílias, 

Nobres, mas insanas, tremeluz no fio das adagas 

E no vil estrepitoso das espadas. 

A guerra entre os Montecchio e os Capuleto  

Arrepia até a mesmice destas pedras e o carregume destes secos. 

Mas, meu senhor e minha senhora, a vida não é um circo às avessas? 

Então, por obséquio, 

Alumiando o negrume deste pó, atem em amor de profundo nó Julieta Capuleto e Romeu Montecchio. 

Cabe no coração a gana do amor que dá de comer às alegrias; 

Mas, em Verona, caberia o leve desse peso de enormes energias? 

Desse amor, ilha clara departida no redemunho desta praça, 

Nasce o teatro que crepita começando; 

Nasce o homem na palma da mão segurando 

A brasa trágica da precipitação. 

Mire e veja! 

(Brandão 2009, 21-22, ênfase minha) 

 

Em diversos momentos do texto do Grupo Galpão, encontramos exemplos do efeito 

estilístico de Guimarães Rosa, que mesclava elementos cultos, arcaicos e plurilingues, sendo 

versado na criação de termos híbridos através de neologismos. No léxico de Guimarães Rosa a 

palavra tremeluz significa “alumiando”, gerúndio de alumiar, que é sinónimo de iluminar. O 

vocábulo carregume (“carregume destes secos”) é formado, provavelmente, por uma aglutinação 

do verbo carrear, com o sentido figurado de “junta”, enquanto o adjetivo secos qualifica algo 

“desprovido de vegetação, árido”, podendo ser interpretado como uma referência ao sertão. 

Alumiando é um verbo muito presente na oralidade brasileira, em especial na região sertaneja, e 

significa “clarear”. Já em negrume, Guimarães Rosa utiliza o sufixo -ume para intensificar a ideia 

de escuridão (Mafra de Sá 2020, 71-72). Por sua vez, o Mire e veja é um jargão que marca a 

identidade e o estilo de Guimarães Rosa em Grande Sertão Veredas, onde é amplamente utilizado 

pela personagem Riobaldo, num tom de conversa direta com o seu ouvinte, que também é o seu 

leitor. 

Como já referido, o Narrador de Romeu e Julieta convida o público a imaginar espaços e 

situações, uma técnica típica da narração oral que conduz o pensamento do público. Por fim, não 

se pode deixar de mencionar que a figura do Narrador galpaniano [fig. 7], interpretado pelo ator 

Antônio Edson, parece ter sido concebida à imagem e semelhança do próprio Shakespeare [fig. 8], 

aproximando-se fisicamente das várias figurações atribuídas ao dramaturgo. Além do cabelo, o 



RHINOCERVS: CINEMA, DANÇA, MÚSICA, TEATRO | 2025 | Vol. 2, N.º 2 | 70 | e-ISSN 2795-5788 

traje da personagem é composto por diversos retalhos de diferentes tipos de tecidos, numa 

referência ao universo isabelino, mas também maneirista e barroco mineiro, numa verdadeira 

carnavalização destas referências.  

     
 

Figura 5 – Ator declamando o texto de 

encerramento. 

 

Figura 6 – Efígie atribuída a William 

Shakespeare (Mafra de Sá 65). 

 

 

| Considerações finais  

 

 Shakespeare foi um autor habilidoso, conseguindo equilibrar clareza e profundidade sem 

comprometer a qualidade de sua produção teatral. A obra de Shakespeare exemplifica como a 

adaptação e a transmediação não apenas garantem a sobrevivência de um cânone, mas também o 

renovam, permitindo que este continue a dialogar com diferentes públicos e contextos ao longo 

dos séculos, como fez o Grupo Galpão. Toda a teoria em torno da adaptação torna-se ainda mais 

concreta quando analisamos a sua versão de Romeu e Julieta, que exemplifica como a adaptação 

e a transmediação são processos vivos e transformadores. A força desta encenação galpaniana 

reside não apenas na preservação da tragédia original, à qual Brandão dedicou grande cuidado e 

respeito, mas também na forma como a montagem aglutina o trágico e o cómico, o popular e o 

erudito, a derrisão e a seriedade. Brandão e Villela celebraram e carnavalizaram Shakespeare, 

superando a fidelidade e transmutando a tragédia dos jovens apaixonados num espetáculo 

profundamente enraizado na cultura popular brasileira. Neste sentido, a encenação galpaniana, 

enquanto metáfora antropofágica, incorpora elementos da estética barroca de Minas Gerais, das 

danças de roda, da commedia dell’arte, da palhaçaria, das tradições musicais amorosas e da escrita 

modernista de Guimarães Rosa, produzindo um híbrido cénico que devolve Shakespeare ao povo 

e celebra a impureza da cultura brasileira.  



RHINOCERVS: CINEMA, DANÇA, MÚSICA, TEATRO | 2025 | Vol. 2, N.º 2 | 71 | e-ISSN 2795-5788 

 

| Referências Bibliográficas 

 

Andrade, Oswald. 2017. Manifesto Antropófago e outros textos, editado por Jorge Schwartz e 

Gênese Andrade. São Paulo: Penguin Classics / Companhia das Letras. 

Beltrame, Valmor Níni (ed). 2008. Teatro de Bonecos: Distintos olhares sobre teoria e  

prática. Florianópolis: UDESC. 

Bloom, Harold. 1994. O Cânone Ocidental: Os grandes livros e os escritores essenciais de todos 

os tempos. Tradução de Manuel Frias Martins. Lisboa: Círculo de Leitores. 

Brook, Peter. 2010. A porta aberta: reflexões sobre a interpretação e o teatro. Tradução de 

Antônio Mercado. 6ª ed. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira. 

Brandão, Cacá. 2014. Grupo Galpão: Diário de montagem do espetáculo Romeu e Julieta, volume 

1. Belo Horizonte: CPMT. 

Cândido, Weslei Roberto e Nelci Alves Coelho Silvestre. 2016. “O discurso da antropofagia como 

estratégia de construção da identidade cultural brasileira.” Acta Scientiarum. Language and 

Culture, vol.  38, no. 3: 243–251. 

https://periodicos.uem.br/ojs/index.php/ActaSciLangCult/article/view/31204. Acedido a 

14 de novembro de 2025. 

Campos, Naiara Dias da Silva. 2016. “Os infiéis: uma análise da crítica na montagem de Romeu e 

Julieta do Grupo Galpão.” Dissertação de Mestrado Universidade Federal de Uberlândia. 

https://repositorio.ufu.br/bitstream/123456789/18141/1/InfieisAnaliseCritica.pdf. 

Acedido a 11 de dezembro de 2025. 

Chinita, Fátima. 2025. “Nexos intermediais: o estado impuro das artes.” 

RHINOCERVS: Cinema, Dança, Música, Teatro, vol. 2, no. 1: 1-14. 

https://journals.ipl.pt/rhinocervs/article/view/909. Acedido a 14 de setembro de 2025. 

Elleström, Lars. 2017. “Adaptation and Intermediality.” In The Oxford Handbook of Adaptation 

Studies, edited by Thomas Leitch, 509-526. Nova Iorque: Oxford University Press. 

Consultado em versão PDF em 

https://www.academia.edu/31802295/Adaptation_and_Intermediality. Acedido a 2 de 

novembro de 2025. 

Elliott, Kamilla. 2020. Theorizing Adaptation. Nova Iorque: Oxford University Press. 

https://periodicos.uem.br/ojs/index.php/ActaSciLangCult/article/view/31204
https://repositorio.ufu.br/bitstream/123456789/18141/1/InfieisAnaliseCritica.pdf
https://journals.ipl.pt/rhinocervs/article/view/909
https://www.academia.edu/31802295/Adaptation_and_Intermediality


RHINOCERVS: CINEMA, DANÇA, MÚSICA, TEATRO | 2025 | Vol. 2, N.º 2 | 72 | e-ISSN 2795-5788 

Gomes, Marcelo Batista. 2011. “A atuação de clowns no teatro.” ouvirOUver, vol. 7, no.1: 20–32. 

https://seer.ufu.br/index.php/ouvirouver/article/view/17186/9426. Acedido a 10 de junho 

de 2025. 

Gontijo, João Marcos Machado. 2009. “Grupo Galpão: a arquitetura teatral e o lugar na construção 

do espaço cênico.” Dissertação de Mestrado. Universidade Federal de Minas Gerais. 

https://repositorio.ufmg.br/server/api/core/bitstreams/933ad9ae-ffc1-4e7a-ac06-

c92d99d5c74d/content. Acedido a 30 de junho de 2025. 

Johansson, Felicia. 2014. “Teatro de mentira: estratégias brincantes para atores-autores de textos 

performativos.” Revista Participação, vol. 25: 70–79. 

https://periodicos.unb.br/index.php/participacao/article/view/16948. Acedido a 1 de agosto 

de 2025. 

Mafra de Sá, Cláudia Márcia. 2020. “ROMEU E JULIETA: uma releitura realizada pelo Grupo 

Galpão.” Tese de Doutoramento. Centro Federal de Educação Tecnológica de Minas Gerais 

(CEFET-MG). https://repositorio.cefetmg.br/server/api/ core/bitstreams/f9b8ebe7-00d6-

4473-a13d-19f1dc071016/content. Acedido a 5 de junho de 2025. 

Magalhães, Paula. 2010. “Imagens para uma história dos teatros de feira em Portugal”. In Actas 

do 1º Encontro OPSIS – Base Iconográfica de Teatro em Portugal. Lisboa: Faculdade de 

Letras da Universidade de Lisboa. 

Pavis, Patrice. 2011. Dicionário de Teatro. Tradução de J. Guinsburg e Maria Lúcia Pereira. São 

Paulo: Perspectiva. 

Rosa, Armando Nascimento (ed). 2023. Obra dramática completa de Natália Correia. Lisboa: 

Imprensa Nacional – Casa da Moeda. 

Sanders, Julie. 2016. Adaptation and Appropriation. 2ª ed. Londres e Nova Iorque: Routledge. 

Segurado, Livia. 2015. “Transmission and Transgression of Shakespeare’s Romeo and Juliet in 

Brazil: Grupo Galpão’s Romeu e Julieta.” In The Circulation of Knowledge in Early 

Modern English Literature, editado por Sophie Chiari. Routledge. 

https://www.academia.edu/17343705/Transmission_and_Transgression_ 

of_Shakespeares_Romeo_and_Juliet_in_Brazil_Grupo_Galp%C3%A3o_s_Romeu_e_Jul

ieta. Acedido a 16 de novembro de 2025 

Rosenfeld, Anatol. 2012. Brecht e o teatro épico. São Paulo: Perspectiva. 

https://seer.ufu.br/index.php/ouvirouver/article/view/17186/9426
https://repositorio.ufmg.br/server/api/core/bitstreams/933ad9ae-ffc1-4e7a-ac06-c92d99d5c74d/content
https://repositorio.ufmg.br/server/api/core/bitstreams/933ad9ae-ffc1-4e7a-ac06-c92d99d5c74d/content
https://periodicos.unb.br/index.php/participacao/article/view/16948
https://repositorio.cefetmg.br/server/api/
https://www.academia.edu/17343705/Transmission_and_Transgression_%20of_Shakespeares_Romeo_and_Juliet_in_Brazil_Grupo_Galp%C3%A3o_s_Romeu_e_Julieta
https://www.academia.edu/17343705/Transmission_and_Transgression_%20of_Shakespeares_Romeo_and_Juliet_in_Brazil_Grupo_Galp%C3%A3o_s_Romeu_e_Julieta
https://www.academia.edu/17343705/Transmission_and_Transgression_%20of_Shakespeares_Romeo_and_Juliet_in_Brazil_Grupo_Galp%C3%A3o_s_Romeu_e_Julieta


RHINOCERVS: CINEMA, DANÇA, MÚSICA, TEATRO | 2025 | Vol. 2, N.º 2 | 73 | e-ISSN 2795-5788 

Shakespeare, William. 2011. Romeu e Julieta. Edição especial. Tradução e introdução de Barbara 

Heliodora. Rio de Janeiro: Nova Fronteira. 

-----. 2009. Romeu e Julieta. Tradução de Onestaldo de Pennaforte; adaptação de Cacá  

 Brandão. Belo Horizonte: Autêntica, PUC Minas e Galpão. 

Snyder, Susan. 1970. “Romeo and Juliet: Comedy into Tragedy.” In Essays in Criticism, 212–221. 

Publicado de novo em Bloom’s Shakespeare Through the Ages: Romeo and Juliet, edição 

geral de Harold Bloom; volume editado por Janyce Marson. Chelsea House, 2008. 

ten Brink, Bernhard. 1895. “Shakespeare as Dramatist.” In Five Lectures on Shakespeare, 101–

114. Publicado de novo em Bloom’s Shakespeare Through the Ages: Romeo and Juliet, 

edição geral de Harold Bloom; volume editado por Janyce Marson. Chelsea House, 2008. 

Vicente, Gil. Farsa da Lusitânia. In Teatro de Autores Portugueses do Século XVI, Base de dados 

textual. Direção científica de José Camões. Centro de Estudos de Teatro, Universidade de 

Lisboa. http://www.cet-e-quinhentos.com/obras. Acedido a 15 de novembro de 2025. 

http://www.cet-e-quinhentos.com/obras

